
Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

232

O queimar-se nas chamas da própria 
loucura: uma leitura de “Got a flamin’ 
heart, can’t get my fill”, de Jarid Arraes
 
To burn in the flames of one’s own madness: A reading of “Got a flamin’ 
heart, can’t get my fill” by Jarid Arraes

José Roberto de Luna Filho
Universidade Federal de Pernambuco

Larissa Caroline Wanderley Carvalho
Universidade Federal de Pernambuco 

RESUMO

O presente artigo pretende analisar o conto “Got a flamin’ heart, can’t get 
my fill”, de Jarid Arraes, à luz da teorização psicanalítica sobre a estética bar-
roca e da perspectiva lacaniana da psicanálise, com base em autores como 
Denise Maurano (2011), Severo Sarduy (1979), entre outros. Nesse sentido, o 
texto discute a construção do sujeito na contemporaneidade, enfatizando sua 
constituição relacional, simbólica e lacunar. No conto, ao explorar o mal-estar 
moderno, é apresentada uma personagem que luta contra as normativas so-
cioculturais e econômicas, revelando a tensão entre a subjetividade marginal 
e as demandas de produtividade e normalidade impostas pelo capitalismo. A 
narrativa utiliza recursos estilísticos que remetem à melancolia e ao parado-
xo, características que acreditamos serem associadas ao barroco e ganharem 
um novo nível de complexidade artística, objetivando expressar a insatisfação 
ontológica da protagonista. A partir disso, o estudo reforça a relevância de 
Jarid Arraes na literatura brasileira contemporânea, ao trazer à tona experiên-
cias e vozes marginalizadas, promovendo um diálogo entre a estética barroca 
e uma crítica social.

PALAVRAS-CHAVE

Jarid Arraes. Lacan. Barroco. Psicanálise.

ABSTRACT

This article aims to analyze the short story “Got a flamin’ heart, can’t get my 
fill,” by Jarid Arraes, in light of psychoanalytic theorization about Baroque 
aesthetics and the Lacanian perspective of psychoanalysis, based on authors 
such as Denise Maurano (2011), Severo Sarduy (1979), among others. In this 

José Roberto de Luna Filho
Professor substituto de Literatura 
no Departamento de Letras 
da Universidade Federal de 
Pernambuco. Doutorando em 
Estudos Literários no Programa 
de Pós-graduação em Letras da 
mesma universidade (PPGL-UFPE). 
Membro do grupo de Pesquisa 
Crítica, Crise e Mediação: crítica 
cultural e debate público de ideias 
no passado e em nossos dias. 
ORCID iD: 0000-0001-7045-7434.
 
Larissa Caroline Wanderley 
Carvalho
Professora de linguagens no 
ensino básico. Mestranda em 
Estudos Literários no Programa 
de Pós-graduação em Letras 
da Universidade Federal de 
Pernambuco (PPGL-UFPE). ORCID 
iD: 0009-0009-3643-7478.

Recebido em: 
13/02/2025

Aceito em:
08/06/2025



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

233

sense, the text discusses the construction of the subject in contemporary ti-
mes, emphasizing its relational, symbolic, and lacunar constitution. In the 
short story, while exploring modern malaise, a character is presented who 
struggles against sociocultural and economic norms, revealing the tension 
between marginal subjectivity and the demands for productivity and normal-
cy imposed by capitalism. The narrative employs stylistic resources that evoke 
melancholy and paradox, characteristics that we believe are associated with 
the baroque and gain a new level of artistic complexity, aiming to express 
the ontological dissatisfaction of the protagonist. From this, the study em-
phasizes the relevance of Jarid Arraes in contemporary Brazilian literature, 
bringing to light marginalized experiences and voices, promoting a dialogue 
between baroque aesthetics and social criticism.

KEYWORDS

Jarid Arraes. Lacan. Baroque. Psychoanalysis.

O EU E O OUTRO NA CONTEMPORANEIDADE

Ao transformar em ontologia1 o ato de olhar-se no espelho, Lacan (1998a) 
insere o sujeito em algo que está para além de sua própria imagem. O Eu, longe 
de ser visto como figura autônoma, que se constitui em um a priori, é pensado 
como representação, resultado de um movimento simbólico e fantasmático, 
sempre relacional e nunca originário: pois o próprio ato de constituir-se em 
coisa que precisa ser diferenciada tanto dos seres semelhantes quanto daque-
les que lhes são distintos é já um movimento simbólico que participa de um 
jogo de exclusões e inclusões. Segundo essa perspectiva, portanto, o Eu não 
existe sem esse Outro, cuja necessidade de distinção cria uma ilusória ideia de 
independência no indivíduo.

Isso não significa em absoluto que o sujeito seja uma mentira. Afinal, se é 
o sujeito simbólico, é inevitavelmente real, na medida em que é o próprio sim-
bólico que funda o real. É o processo de irrisão, ou aquilo que Severo Sarduy 
(1979) frequentemente associará ao Barroco, no qual os arabescos e as más-
caras funcionam como artifício de “irrisão da natureza”, diante de um envol-
vimento tão progressivo e radical que, para “desmontá-lo, foi necessária uma 
operação análoga àquela que Chomsky denomina de meta-metalinguagem2” 
(Sarduy, 1979, p. 163). Posto isso, não se trata de negar a realidade empírica, 

1 O termo designa o que seria o estudo do ser, isto é, o estudo a respeito da essência humana e de seu 
desenvolvimento. É importante frisar, no entanto, que o termo ganha uma conotação menos individual (em um 
sentido liberal/iluminista do termo) a partir de Heidegger e de toda uma tradição filosófica identificada com o 
estruturalismo e o pós-estruturalismo. Para Lacan, o “ser” não equivale a “indivíduo”, uma vez que a construção 
de um Eu sempre dependerá de uma relação com um outro, processo de que participa a linguagem.

2 Noam Chomsky (2015) defende que a linguística deve se estruturar como uma metalinguagem da língua em 
que as gramáticas são escritas. Assim, ele se refere a um modelo explicativo que seja capaz de descrever e explicar 
os dados finitos de uma língua em questão. Partindo dessa definição, Sarduy afirma que a metalinguagem 
chomskyana consiste em uma capacidade linguística viva e descentrada, capaz de dar conta dessa realidade 
fragmentária e artificial do mundo (o que diz respeito ao alegado cartesianismo do linguista norte-americano). 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

234

mas de compreender que o movimento mesmo de entendê-la como realidade, 
isto é, como algo externo e distinto ao indivíduo, do qual ele não participa, é 
por si só um ato simbólico. E, mais do que isso, é compreender que o Eu não se 
pode formar fora das dinâmicas culturais, históricas e econômicas, pois estas 
não são um mero “pano de fundo” com que uma pessoa interage, mas o fun-
damento mesmo de sua percepção enquanto pessoa. 

Nesse sentido, o Eu é um processo, não uma essência, na medida em que 
se cria e recria em um eterno devir, visto que emerge da dialética inconscien-
te, que é, na visão de Lacan (1998b), o discurso do Outro: isto é, a linguagem. 
Esse Eu processual emerge da relação com o Isso e o Supereu3, cindido en-
tre aquilo que se deseja e aquilo que se deve desejar. Portanto, assim como o 
Eu é fantasmático e simbólico, também os processos econômicos, culturais e 
históricos são apreendidos enquanto signos e não como realidades. Ou seja, 
nem sujeito nem o que podemos chamar de seu contexto social são essenciais, 
dessa maneira, qualquer imagem resultante dessa equação é singular e impre-
visível, e não um resultado evidente, como ocorria nas análises sociológicas 
deterministas. 

Percebe-se, assim, que tal caracterização do sujeito reafirma uma con-
cepção lacunar, que pode ser formalmente identificada por meio de uma lin-
guagem que deliberadamente deixa claro o entendimento de que representar 
a realidade em seu estado “natural” recai sempre em uma idealização. Nesse 
sentido, cabe a esse mesmo sujeito complementar o recorte que estabelece 
por “real” a partir de complexos efeitos de sentido, que só se tornam possíveis 
a partir da admissão de incompletude do mundo, por meio da qual a lingua-
gem opera como uma tentativa de significação e de criação de sentidos. 

Tal concepção dialoga com o que podemos nomear por uma estética bar-
roca, que se caracteriza pela ambiguidade, pelo paradoxo e pela melancolia – 
características essencialmente modernas. Isso parece ser o que afirma Denise 
Maurano em Torções (2011), ao alegar que a plasticidade do discurso barroco 
é um modo de expressão paradoxal, que privilegia a mobilidade indo “muito 
além de poder ser restrito a uma época, espraia-se como recurso expressivo 
em diferentes contextos temporais, embora possa ser localizado privilegiada-
mente em certos períodos” (Mello, 2011, p. 47). 

Logo, apesar das circunscrições históricas do movimento, acreditamos 
que o termo barroco figura enquanto designador de uma estrutura psicológica, 
estética e subjetiva, podendo ser reconhecido por diversas alegorias ao longo 
do tempo e em diferentes cenários.  Mas advirtamos, desde já, que nem todas 
as características formais que discutiremos encontram reprodução direta no 
conto que será analisado adiante, o que não consideramos como um demérito 
de nossa análise, especialmente porque cada uma dessas formas atende às 
exigências miméticas próprias de sua época. Desse modo, não seria coerente 
procurar uma correspondência imediata entre uma forma originária do século 

3 Não adotaremos as formas “Ego”, “Id” e “Superego”. Apesar de parecer, a princípio, um detalhe, tal recusa 
é na verdade uma escolha teórica, uma vez que os termos latinos, nunca usados por Freud (que utilizava as 
palavras alemães Ich, Es e Über-Ich) demarcam uma tentativa de dar ares cientificistas à psicanálise, expediente 
que trouxe uma série de problemáticas tanto à teoria quanto à clínica. Essa tem sido a postura inclusive das 
traduções mais recentes da obra de Freud, que estão sendo lançadas pela Companhia das Letras e pela Editora 
Autêntica. 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

235

XVI com a de um(a) autor(a) que nos é contemporâneo(a); mas sim investigar 
as implicações que tal associação com a estética barroca poderá engendrar na 
compreensão de uma obra moderna. 

Retomando, assim, a noção de um sujeito moderno e, dessa forma, bar-
roco, podemos reafirmar que a concepção da falta e a frustração lhe são ine-
rentes, uma vez que a plenitude e a verdade são apenas promessas. Promessas 
difíceis de serem mantidas na modernidade, quando o destino e as formas 
definidas do “dever-ser” abandonaram o ser humano, o que contrasta com 
os sentidos fechados da cultura grega, cuja distinção, algo talvez idealizada, 
encontramos em Lukács (2009). Assim, é possível que falemos, com Barthes 
(2015), na existência do que é individual, mas não pessoal. O individual é 
aquilo que singulariza esse discurso coletivo e cultural; o pessoal implicaria a 
crença em desejos e gostos que pudessem surgir unicamente do sujeito. 

É por isso que pensadores da cultura contemporânea, como Joel Birman 
(2019, 2020) e Maria Rita Kehl (2015), têm enfatizado a relevância de con-
siderar o capitalismo (e, por conseguinte, o neoliberalismo) como causador 
tanto do sofrimento psíquico quanto da maneira como a sociedade gerencia e 
classifica os chamados “distúrbios” mentais. Isso porque o sistema capitalista 
impõe ao sujeito determinadas normativas, que coincidem com seu adequado 
comportamento e que se configuram como espécie de regras de comporta-
mento para uma boa vida. Como dito acima, tais questões são complexas se 
considerarmos que os discursos são plurais, multifacetados e complexos, o 
que não implica a impossibilidade de identificar suas formas e mudanças ao 
longo do tempo. 

A estrutura econômica demanda do sujeito determinados imperativos, 
que, por fazerem parte desse discurso cultural, são naturalizados e, por ve-
zes, inquestionáveis, pois o sujeito sequer vislumbra um “fora” desse discurso, 
uma alternativa a essas aporias. Dessa maneira, criam-se padrões de compor-
tamento que delimitam o que deve ser aceito ou não como normalidade para 
a ordem vigente. Como bem demonstrou Foucault (2019) em sua História da 
loucura, o discurso clínico a um só tempo é criatura e criador dessa gestão do 
psíquico, haja vista que participa da definição dos comportamentos que de-
vem ser isolados da sociedade e considerados anormais. 

Ademais, o sofrimento psíquico é causado também quando o indivíduo 
é incapaz de corresponder às demandas naturalizadas e padronizadas da eco-
nomia capitalista. Aqueles que são incapazes de corresponder à produtivida-
de e à constância exigidas pelo emprego assalariado, ou mesmo aqueles que 
não conseguem alcançar o estatuto de “vencedores” (porque são divididos em 
vencedores e perdedores os seres nessa lógica econômica), enfrentam a dor de 
romper com os ideais culturais que guiam a conduta humana e que participam 
do seu sentido de existir. 

A medicalização, segundo Maria Rita Kehl (2015), é uma tentativa de cor-
rigir os desvios de comportamento e fazer com que esses indivíduos consigam 
voltar à vida “normal” e produtiva, sem que precisem questionar o porquê de 
seu adoecimento. Muito se fala no crescimento de problemas de saúde mental 
no mundo, mas essa “epidemia” ganha contornos misteriosos, porque as cau-
sas parecem ser desconhecidas ou mesmo individuais, bastando que se tomem 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

236

determinados cuidados com a mente, a fim de evitar o adoecimento. A nature-
za coletiva tanto do sofrimento quanto do diagnóstico (pois este, como já dito, 
está inserido não raro em uma prática clínica que reproduz as expectativas de 
normalidade do sistema econômico) é ignorada. 

Tal mal-estar da contemporaneidade, em que o indivíduo incapaz de 
se adequar às expectativas da cultura tampouco encontra meios de recontar 
sua identidade, por não vislumbrar um caminho distinto, a que seus anseios 
melhores correspondam, está plasmado, defendemos, no conto “Got a flamin’ 
heart, can’t get my fill”, da escritora Jarid Arraes. 

A TEIMA

Jarid Arraes nasceu no ano de 1991 em Juazeiro do Norte, Ceará. Apesar de 
jovem, já possui diversas publicações em diversos gêneros: no gênero cordel, 
entre mais de 70 títulos, publicou, em 2017, Heroínas negras brasileiras em 15 
cordéis, agora publicado pelo selo Seguinte, da Companhia das Letras; no gê-
nero poesia, publicou, em 2018, Um buraco com meu nome, inicialmente pela 
editora Ferina, de que é curadora, e agora relançado pela Alfaguara; no gênero 
conto, publicou, em 2019, Redemoinho em dia quente, livro que contém a nar-
rativa que será objeto deste artigo; no gênero romance, publicou, em 2022, 
Corpo desfeito. 

Em 2020, o seu livro de contos foi agraciado com dois importantes prê-
mios, o da Biblioteca Nacional e o da APCA. Essas premiações, o fato de que 
sua obra é publicada por uma das grandes editoras do país (Alfaguara, per-
tencente ao Grupo Companhia das Letras) e o sucesso de seu grupo de escrita 
para mulheres a colocam no rol das vozes mais relevantes da literatura brasi-
leira contemporânea. 

Redemoinho em dia quente é uma obra composta por 30 contos no total, 
com temáticas, estilos e imagens diversas, mas em todos eles há um trabalho 
vibrante com a oralidade4, resultado certamente do conhecimento que Jarid 
Arraes possui do cordel e da cultura popular. São marcantes também as pe-
quenas figuras da sociedade, normalmente esquecidas tanto na vida quanto 
na literatura: personagens que, unidos, fazem do livro um mosaico de hu-
manidades. Esses seres, longe de serem relegados a um lugar de exotismo, de 
lugares-comuns a respeito do Nordeste, revelam, a partir de sua identidade 
e de sua especificidade cultural, uma comunicável riqueza interior. Daí que 
sejam protagonistas donas de casa, motogirls e até uma cordelista que vende 
as suas obras na rua. As paisagens também variam, mas trazem ao leitor uma 
experiência urbana diversa, por se passar em uma cidade relativamente dis-
tante dos grandes centros urbanos. 

Como dito acima, há variedade nos contos. “Got a flamin’ heart, can’t 
get my fill” é um bom exemplo disso. A paisagem praticamente inexiste, os 
acontecimentos são contados em primeira pessoa e são concentrados em uma 
pequena parte da vida da personagem-narradora. O conto se constrói, em re-

4 Referimo-nos ao trabalho com a linguagem regional falada, cuja recriação na escrita é feita, inclusive, com 
muita atenção à prosódia e à entonação, e não apenas às palavras típicas do Ceará. Nesse aspecto, destaca-se 
o conto. 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

237

sumo, mais pela força poética do relato do que pelo que é relatado, haja vista 
que não há nele grandes acontecimentos. Como pretendemos deixar evidente, 
a narrativa plasma esse mal-estar do contemporâneo, um sentimento, por sua 
própria natureza, negativo e inefável, porque fora da experiência comum e 
imediata. 

Nesse sentido, reverberam as palavras de Agamben (2009, p. 62), segun-
do as quais ser contemporâneo é manter “um olhar fixo no seu tempo, para 
nele perceber não as luzes, mas o escuro”. Isto é, não consiste em captar os 
temas óbvios, de uma perspectiva óbvia, mas em perceber as questões latentes 
e sem reduzi-las, compreendendo-as em sua dificuldade de apreensão, em sua 
impossibilidade de resolução. É, nesse sentido, perceber aquilo que não pare-
ce contemporâneo, quando se tenta descrever o momento atual; é perceber as 
lacunas e brechas desse discurso coletivo. 

Analisemos, portanto, em detalhe, o conto. Comecemos pelo título, que é 
trecho da canção “Black dog”, da banda Led Zeppelin. Mais tarde descobrimos 
que a banda é importante para a protagonista-narradora, mas deve-se anali-
sar o trecho selecionado da canção. Em português, poderia ser assim tradu-
zido o título: tenho um coração em chamas/ardente, não consigo satisfação. 
“Fill” é o verbo utilizado, em inglês, para “encher” e “preencher”, de maneira 
que se relaciona bastante com a ideia, em língua portuguesa, de “plenitude”. 
Assim, esse título dá as primeiras pistas a respeito da condição ontológica da 
personagem, que se concebe em eterna insatisfação. Retirada de seu contex-
to, o sentido melancólico da frase, não necessariamente presente na canção, 
aflora. Entendemos, vale ressaltar, “melancólico” como condição existencial e 
não psicopatológica. 

Isto é, considerar tal condição não como um mecanismo ingênuo ou a 
partir de uma ideologia totalizante, mas por meio de uma autoconsciência 
psicologicamente vertical e de uma concepção dilemática que espelha a per-
sonagem principal é, de algum modo, admitir que o questionamento sobre a 
sua própria subjetividade só pode ser lido como uma expressão de um sujeito 
essencialmente moderno, o que anuncia uma literatura expressiva, hipertro-
fiada e volúvel, aproximando o conto em questão daquilo que acreditamos 
surgir, também, com a estética barroca.

Assim, a narrativa se inicia com a personagem afirmando se incomodar 
demais com o calor, de forma que uma temperatura amena, de 25°C, conside-
rada até mesmo fria por quem está habituado aos 30°C, a tortura. Porém, na 
sequência esse sentimento em relação ao calor da cidade ganha outro senti-
do: “Vivendo aqui, todos os dias são dias de masmorra. Claro que não apenas 
pelos graus que se impõem contra a cabeça, mas tudo precisa começar de al-
gum ponto” (Arraes, 2019, p. 59). A imagem da masmorra refere-se a um lugar 
fechado: quente, mas também fechado, que isola e aprisiona. Desse modo, a 
temperatura certamente importa, no entanto, não é apenas ela. Existe algo 
mais naquela cidade que faz com que a personagem se sinta presa. Tal ponto 
de vista pode ser associado a uma tradição que Enylton Sá Rego (1989, p. 68) 
denomina de “tradição luciânica”, instituída pela primeira vez pelo sírio hele-
nizado, Luciano de Samósata. Em seus textos, persiste um olhar que percorre 
de fora para dentro, estrangeiro, como parece ser a percepção do calor no con-



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

238

to de Arraes. Dessa maneira, o calor é, nesse sentido, um começo do problema, 
mas não necessariamente a sua origem: é o que permite o início da percepção 
do mal-estar, ou mesmo o que permite o início da narração, uma introdução à 
descrição dessa masmorra, cuja constituição se vai montar na sequência. 

Tal inadequação sentida pela personagem, ou aquilo que podemos gene-
ralizar como a “doença do barroco” (Rouanet, 2007, p. 231), está relacionada 
ao ethos cultural do movimento, ainda que saibamos que a condição subjetiva 
do indivíduo se manifesta artisticamente por meio de formas plurais. Ainda 
assim, a expressão artística desse sujeito pode ser compreendida através do 
reconhecimento barroco no qual o sujeito passa a ver o mundo como ina-
preensível, o que gera uma sensação de exiguidade que, por sua vez, não o 
induz mais a representar a realidade em seu estado idealizado, mas comple-
mentá-la a partir de complexos efeitos de sentido, que só se tornam possíveis 
a partir da admissão de sua incompletude, mal-estar e melancolia, por meio 
da qual a linguagem opera como uma tentativa de definição e criação de signi-
ficados, como podemos observar no decorrer da narração de Arraes. 

Posteriormente, ainda no mesmo parágrafo, aparece a busca por um es-
vaziamento, que se revela não um alívio, mas uma aparente punição: “E, por 
isso, até mesmo a busca pelo esvaziamento me parece uma punição” (Arraes, 
2019, p. 59). Cabe observar que diz respeito a uma tentativa de diminuir uma 
tensão, ou mesmo um sufocamento. Há, então, por parte da narradora, a per-
cepção de que o próprio ato de tentar aliviar as suas angústias talvez seja uma 
forma de se punir. Esse sentimento será relevante mais adiante, então, volta-
remos a ele.

Após esse parágrafo inicial, que se situa no presente da escrita e de algu-
ma forma introduz o próprio ato de escrever (e sua necessidade), tem início a 
narrativa de aspectos da vida da personagem em ordem cronológica. É nesse 
ponto que podemos, mais uma vez, retomar a estética barroca como fio con-
dutor para a narração: é apenas a partir da admissão da desfuncionalização 
do mundo que a escrita torna-se substancial para a personagem, ressaltando, 
como veremos em trechos posteriores, a destruição, a impossibilidade de uma 
ordem para sempre estável.

A narradora-personagem assim sintetiza a própria existência: “minha 
missão é teimar” (Arraes, 2019, p. 59). Aqui novamente a escolha de palavras é 
curiosa, pois a missão designa uma imposição, normalmente externa às esco-
lhas individuais, para as quais uma pessoa organiza uma estratégia para conse-
guir concluir. O verbo “teimar” se refere, como se sabe, à repetição de determi-
nadas ações a despeito dos conselhos de outras pessoas. Nesse sentido, teimar 
é de fato seguir com uma missão até o fim, independentemente das circuns-
tâncias e das tentativas de convencimento do contrário. Mas como a missão é 
a própria teima, isso significa que interessa menos o conteúdo da obstinação do 
que o processo. O ato de teimar, de estar sempre radicalmente negando, é o que 
dá o sentido de uma personalidade incontornável, incapaz de essencializar-se 
e de reduzir-se. Em outras palavras, a missão de teimar é um objetivo sem obje-
tivo, cujo cerne é a negatividade do ato de se contrapor. Não há, nesse sentido, 
algo pelo que se teima, senão a necessidade mesma de teimar. 

Poderíamos pensar que, de certa forma, o ato de não ouvir aos demais e 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

239

somente a si mesmo, que descreve o verbo “teimar”, indicaria determinadas 
certezas que se seguem. Entretanto, conforme o conto avança, vamos perce-
bendo que esse sentimento em que se persiste não possui uma forma definida, 
sendo antes mais facilmente definido unicamente pelo que não é: ou seja, por 
aquilo que foge a certos padrões estabelecidos. Daí que a personagem a todo 
momento recusa qualquer possibilidade de autodefinição positiva: “jamais 
poderia imaginar que estive ali. Naquele lugar óbvio demais. O lugar óbvio 
de uma mulher louca” (Arraes, 2019, p. 59); e ainda: “uma personalidade que 
não era personalidade, agressiva, raivosa, rejeitada” (Arraes, 2019, p. 59). Uma 
personalidade que não é personalidade é definitivamente um modo de ser que 
não encontra formas para se definir. Isso corresponde a um lugar de margina-
lidade nos sentidos pré-determinados de uma sociedade. 

Essa forma de ser, que busca uma saída (no sentido mais “incerto” pos-
sível da palavra; ou seja, não é uma fuga, é uma saída apenas) desse discurso 
hegemônico, vai sendo explorado não como loucura ou desvario, mas como 
contemplação direta de certo mal-estar: “[...] de olhos abertos demais. Mais 
abertos do que qualquer ser gostaria de ter” (Arraes, 2019, p. 59). Tanto que, o 
ato teoricamente saudável de decidir consultar um psiquiatra e tomar remé-
dios para a sua condição psicológica é visto não como uma solução, mas como 
um “amansador”: mantém-se a causa do problema, trata-se o sintoma, visto 
como “desvio” nessa perspectiva que parte de um ideal de normalidade:

comprei os remédios e, pela primeira vez, me lembrei de levar uma garrafa de água 
comigo enquanto arrastava meus pensamentos pelas calçadas descontínuas do centro 
da cidade [...]. Falei com César sobre aquela decisão medíocre, típica de quem não sabe 
de si e não sabe do mundo [...]. Eu não acreditava na eficiência das drogas prescritas, 
mas ainda assim todos os dias engolia minhas doses recomendadas. [...] Quando al-
gum efeito começou a despontar, a primeira coisa que se tornou dormente foi a minha 
raiva (Arraes, 2019, p. 60-61).

A escolha por um tratamento meramente medicamentoso não nos pare-
ce gratuita. Ora, é próprio a essa lógica da “normalidade” psíquica conceber o 
corpo como parte mecânica que, por questões de natureza química, eventual-
mente apresenta uma disfunção, a ser tratada com outros compostos químicos. 
Assim, perde-se de vista a relevância de resolver as causas, sobretudo quando 
elas fazem parte de uma estrutura social e econômica adoecedora, pois apenas 
o sintoma, a fuga à vida comum, normal e produtiva, é que deve ser extirpado. 
Nesse aspecto, o tratamento com remédios controlados funciona, no interior 
do conto, como polo oposto à personalidade da personagem central. Afinal, ela 
busca os remédios quando decide não ser mais ela própria; então, para comba-
ter essa personalidade caótica, indecidível, era preciso mergulhar de cabeça nas 
demandas desse Outro cultural e buscar a persona mais previsível e delimitada. 
Ela adere a um tratamento, em resumo, que pressupõe serem os sujeitos máqui-
nas de carne e sangue que, eventualmente, precisam de reparos para continuar 
funcionando (isto é, exercendo uma função), da maneira esperada. 

Com os sintomas controlados, esse Outro (que, em seu caráter simbólico, 
fica até reforçado pela ausência de descrição dessas pessoas que orbitam ao 
redor da personagem) vê suas demandas satisfeitas; mas a personagem, por 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

240

sua vez, por não ter dado vazão a seu mal-estar, permanece em silente sofri-
mento, em comportada melancolia: “Para quem estava ao meu redor imediato, 
consigo compreender que o sequestro da minha irritação tenha sido algo ma-
ravilhoso. Um presente divino” (Arraes, 2019, p. 61). Tanto que, mais adiante, 
a narradora-personagem afirma: “Com os meses se passando, os remédios se 
adaptaram ao meu organismo. Com isso quero dizer que não me adaptei aos 
remédios, mas eles fizeram alguns efeitos esperados [...]. Todo mundo estava 
notavelmente satisfeito, menos eu” (Arraes, 2019, p. 62). 

É a partir dessa perspectiva que podemos dizer que a personagem está 
sempre além de si mesma e, desse modo, define-se por uma insatisfação cons-
tituinte e manifestada no diálogo com o leitor, o que acreditamos ser, mais 
uma vez, uma importante conexão entre obra de Jarid Arraes e o barroco, já 
que ambos são caracterizados pela emergência de um sujeito individualista e 
contraditório. Por isso, uma narrativa que se desdobra formalmente entre o 
lugar da falta e do abandono, da raiva e da melancolia, parece conversar tão 
profundamente com aquilo que declara Arnold Hauser (1982, p. 318): “o bar-
roco é incapaz de enunciar seus problemas a não ser sob a forma paradoxal”.

Nessa condição de buscar esse Outro, seu total oposto, que garantiria 
uma promessa de felicidade, seria inevitável o sentimento, em verdade, de 
conflito. Afinal, a crença de que uma vida produtiva, com poucos sintomas psi-
cossomáticos e regrada (poderíamos dizer, para resumir: uma vida apolínea) 
é a resposta universal para o bem-estar humano, desconsidera em absoluto a 
natureza contingente dos seres. E o choque, nesse contexto, é maior, porque 
se ela, ao fazer tudo que lhe é necessário a fim de alcançar essa plenitude 
prometida, ainda assim não a encontrou, talvez fosse o seu destino carregar 
dentro de si essa tristeza, essa raiva, essas dores: “[...] mas posso dizer que eu 
sentia saudades de mim. Eu sentia falta da pessoa que eu era quando eu olha-
va profundamente para a morte e encontrava a certeza do nada” (Arraes, 2019, 
p. 62). Ela aceita, em sua rebeldia, melhor dizendo, em sua insubmissão, seu 
eu é composto por essa impossibilidade de se afinar às demandas da realidade 
social: “Pois o verdadeiro desafio em aceitar e amar os loucos está em enxer-
gá-los amantes da vontade de tudo pegar fogo. E eu sempre fui incendiária” 
(Arraes, 2019, p. 62). 

Ao não encontrar alternativa, que seria a tentativa de conciliar essa sub-
jetividade marginal e rebelde com as demandas da vida social (tentativa, aliás, 
que é sempre problemática, variando apenas o grau de dificuldade de pessoa 
a pessoa), aceitando inclusive o caráter “negativo”, quebradiço e mesmo lou-
co (entendendo-se louco como tudo aquilo que foge à pretensa normalidade 
racional/cartesiana) de seu desejo, a personagem vê como único caminho o 
de perecer nas chamas de sua própria personalidade: “Eu só quero caminhar. 
Desviar das pessoas. Queimar até que meus ossos apareçam. Guardar comigo 
a imagem daquele que tentou de todas as formas permanecer” (Arraes, 2019, 
p. 63). A única imagem que permanecerá em seu coração é a de César, o namo-
rado/amigo que com ela conviveu até cometer suicídio. Ele permanecerá como 
metonímia da aceitação que ela nunca encontrou em vida. 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

241

ÚLTIMAS CONSIDERAÇÕES

Vivemos em um período em que se torna presente, cada vez mais, no tecido 
social, a compreensão de que a diversidade de corpos, falares e culturas pre-
sente em qualquer país vem também acompanhada de uma diversidade de 
formas de se ver o mundo. Cada vez mais se está disposto a olhar de maneira 
séria para essas singulares subjetividades, fraturadas e atravessadas por um 
colorido de experiências marginais, sempre recusadas em seu suposto parti-
cularismo. Com isso, isto é, com a valorização do periférico, com o questio-
namento do aspecto pejorativo de tudo que é “anormal”, amplia-se o debate 
a respeito da construção do sujeito na contemporaneidade, em particular, a 
respeito da especificidade da formação de sujeitos que estão à margem de um 
discurso hegemônico, identificado com tradicionais e longínquos valores eu-
rocentrados. Assim, questiona-se a validade do termo “universal” – não é o 
universal apenas um particular que, por razões sociohistóricas e ideológicas, 
se impõe como regra? As mais diversas insubmissões têm entrado em cena. 
Como parte dessa mudança, desse “ser-contemporâneo” que não se pretende 
cópia do tempo, a literatura brasileira traz tal problemática ontológica para o 
centro de sua escritura. Escritores como Jeferson Tenório, Conceição Evaristo, 
Itamar Vieira Junior, Luciany Aparecida e, claro, a própria Jarid Arraes, são 
exemplos de artistas que, cada um à sua maneira, tentam refletir tais questões 
existenciais das figuras periféricas.

Defendemos, em relação ao conto analisado, “Got a flamin’ heart, can’t 
get my fill”, que está no âmago de sua forma a representação desse drama 
subjetivo que é a emersão (ou a tentativa de emersão) de uma personalidade 
que compartilha com o seu tempo apenas os traços desprezados, negativos e 
indesejados. No caso em questão, Jarid Arraes focaliza as figuras que se ins-
crevem no mundo incapazes de acompanhar as demandas de produtividade/
normalidade de nosso tempo, elemento que a teorização psicanalítica sobre 
a estética barroca e a perspectiva também psicanalítica de Lacan podem au-
xiliar na interpretação. Tal problemática é representada na obra por meio da 
melancolia e do paradoxo: a melancolia, pois a personagem central perce-
be-se a si mesma como sujeito faltante, cujas energias vitais e libidinais se 
perdem, concentradas nesse objeto perdido (nunca de fato compreendido e/
ou apreendido); o paradoxo se revela na coexistência de tensões contrárias e 
nunca harmonizadas no interior de sua subjetividade, em um conflito eterno 
entre o que se deseja e o que se quer desejar. 

O resultado dessa impossibilidade de conciliação, no conto, é precisa-
mente a impossibilidade de viver: ou seja, as condições opressivas e norma-
tivas da sociedade relegam toda subjetividade que não se encaixe nas prerro-
gativas socioeconômicas do capitalismo a um eterno não ser, ou melhor, a um 
ser que, quando se aceita, vive para destruir-se a si mesmo: o que aqui afir-
mamos tratar-se de um mal-estar da modernidade e da contemporaneidade. 
Somam-se a tais demandas aquelas que advêm de certas práticas psiquiátricas 
que, em sua imparcialidade fria, consideram a inibição dos sintomas e a possi-
bilidade de se seguir uma vida produtiva suficientes para “curar” um paciente, 
sem levar em consideração que, por vezes, a tristeza e a revolta são, em verda-



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 232-242

242

de, justas e inevitáveis; sem levar em consideração, ainda, que a centralização 
dos problemas unicamente no indivíduo, sem pensar nas problemáticas inter-
subjetivas, quando muito resulta em uma alienação, não em um bem-estar. E é 
por centralizar todas essas questões muito atuais que consideramos a obra de 
Jarid Arraes muito contemporânea, no sentido que lhe deu Agamben (2009). 

REFERÊNCIAS
AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. Tradução: Viní-
cius Nicastro Honesko. Chapecó: Argos, 2009.

ARRAES, Jarid. Got a flamin’ heart, can’t get my fill. In: Arraes, Jarid. Redemoinho em 
dia quente. Rio de Janeiro: Alfaguara, 2019.

BARTHES, Roland. O prazer do texto. Tradução: J. Ginsburg. São Paulo: Perspectiva, 
2015.

BIRMAN, Joel. Mal-estar na atualidade: a psicanálise e as novas formas de subjetiva-
ção. 14. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020.

BIRMAN, Joel. Cartografias do avesso: escrita, ficção e estéticas de subjetivação em 
psicanálise. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019.

CHOMSKY, Noam. Estruturas sintáticas. Tradução de Gabriel de Ávila Othero e Sér-
gio de Moura Menuzzi. Petrópolis: Editora Vozes, 2015.

FOUCAULT, Michel. História da loucura na Idade Clássica. Tradução: José Teixeira 
Coelho Neto. 12. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019.

HAUSER, Arnold. História social da literatura e da arte. Tradução: Walter H. Gee-
nen. São Paulo: Mestre Jou, 1982. v. 1.

KEHL, Maria Rita. O tempo e o cão: a atualidade das depressões. 2. ed. São Paulo: 
Boitempo, 2015.

LACAN, Jacques. O estádio do espelho como formador da função do eu. In: Lacan, Jac-
ques. Escritos. Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1998a.

LACAN, Jacques. A instância da letra no inconsciente ou a razão desde Freud. Lacan, 
Jacques. Escritos. Tradução: Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar, 1998b.

LUKÁCS, Georg. Teoria do romance: um ensaio histórico-filosófico sobre as formas da 
grande épica. Tradução: José Marcos Mariani de Macedo. 2. ed. São Paulo: Editora Duas 
Cidades; Editora 34, 2009.

MELLO, Denise Maurano. Torções: a psicanálise, o barroco e o Brasil. Curitiba: Editora 
CRV, 2011.

ROUANET, Sérgio Paulo. Riso e a melancolia: a forma shandiana em Sterne, Diderot, 
Xavier de Maistre, Almeida Garrett e Machado de Assis. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2007.

SÁ REGO, Enylton José de. O calundu e a panaceia: Machado de Assis, a sátira meni-
peia e a tradição luciânica. São Paulo: Forense Universitária, 1989.

SARDUY, Severo. O barroco e o neobarroco. In: Unesco. América Lati-
na em sua literatura. Tradução: Luiz João Gaio. São Paulo: Perspectiva, 1979. 
 


	id.h26t19yj7jqa
	h.to4svjyql0rk
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.gmcngmocowem
	h.1fob9te
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.3dy6vkm
	h.u0ukxhmuif5a
	h.dcs2nreiwaah
	h.pwgagus1o8r
	h.p22ez7z4dqbg

